
ISSN: 2966-182X - Revista de Catequese, São Paulo, v. 3, n. 1, jan./dez., 2025, p. 43-51. 
43 

 

 

Revista de Catequese 

Centro Universitário Salesiano de São Paulo – UNISAL 

São Paulo, Campus Pio XI: Curso de Teologia 

Disponível em: https://revista.unisal.br/catequese/index.php/rcu/index 

 

V. 3, n. 1, jan./dez., 2025, p. 43-51. 
 

 

A DIMENSÃO ESPIRITUAL DO CORPO: PERSPECTIVAS DE 

ANTROPOLOGIA TEOLÓGICA 
 

THE SPIRITUAL DIMENSION OF THE FLESH: PERSPECTIVES FROM THEOLOGICAL 

ANTHROPOLOGY 

 

Antonio Wardison C. Silva 

 
RESUMO: Este ensaio tem o intuito de refletir sobre a dimensão espiritual do corpo, na perspectiva da 

antropologia teológica. Na primeira parte, apresenta, com base na tradição semítica, as bases de 

compreensão do corpo em sua mútua relação com o espírito; a significação do corpo alcançada com 

Jesus, em seu mistério de doação de si, em vista da construção do Reino; e o cumprimento dessa missão, 

pela Igreja, de cuidar do homem, na sua integralidade, corpo e espírito. Na segunda parte, discorre sobre 

a realidade da corporeidade como templo de Deus, em particular, a perspectiva teológica e pastoral de 

Paulo sobre o homem, imagem de Cristo e templo do Espírito, chamado à ressurreição. 

Fundamentalmente, o homem é um ser integral, corpo e espírito, realidade única em relação com Deus 

e, por isso, expressão da própria experiência de Deus. 

 

Palavras chave: Corpo; espírito; homem; relação; ressurreição. 

 

ABSTRACT: This essay aims to reflect on the spiritual dimension of the flesh from the perspective of 

theological anthropology. The first part presents, based on the Semitic tradition, the foundations for 

understanding the flesh in its mutual relationship with the spirit; the significance of the flesh achieved 

with Jesus, in his mystery of self-giving for the sake of building the Kingdom; and the fulfillment of this 

mission by the Church, to care for humanity in its entirety, flesh and spirit. The second part discusses 

the reality of corporeality as the temple of God, in particular, Paul's theological and pastoral 

perspective on humanity, the image of Christ and the temple of the Spirit, called to resurrection. 

Fundamentally, humanity is an integral being, flesh and spirit, a unique reality in relation to God and, 

therefore, an expression of God's own experience. 

 

Keywords: Flesh; spirit; humanity; relationship; resurrection. 

 

 

INTRODUÇÃO 

Há uma variedade de significados atribuídos ao corpo humano. Cada ciência, perspectiva 

de pensamento ou até mesmo cultura interpreta e entende o corpo de uma maneira muito 

 
 Pós-doutor em Filosofia pela UNIFESP; doutor e mestre em Filosofia e mestre em Teologia pela PUC-SP; 

especialista em Catequese; licenciado em Filosofia e bacharel em Teologia. Professor de Filosofia e Teologia no 

Centro Universitário Leonardo da Vinci - UNIASSELVI. 

https://revista.unisal.br/catequese/index.php/rcu/index


ISSN: 2966-182X - Revista de Catequese, São Paulo, v. 3, n. 1, jan./dez., 2025, p. 43-51. 
44 

 

singular. A teologia traz uma profunda reflexão, em razão de compreendê-lo em relação ao 

espírito, como realidade mística, integrada e transcendente. Então, duas realidades - corpo e 

espírito – que habitam o homem e o tornam pleno, humano na sua totalidade. Este horizonte 

está amplamente contido nas Sagradas Escrituras e meditado na teologia cristã, na compreensão 

de que o homem provém de Deus e com ele estabelece uma íntima relação. 

Este ensaio, ao qual se propõe, visa refletir sobre a dimensão espiritual do corpo, em chave 

hermenêutica. Para tal, buscará discutir as dimensões material e transcendente do corpo e sua 

realidade como templo de Deus. Com isso, visa unicamente trazer algumas perspectivas da 

antropologia teológica, fecundas e necessárias para uma saudável compreensão do homem e da 

sua experiência de fé. 

 

1. A REALIDADE MATERIAL E TRANSCENDENTE DO CORPO 

A Sagrada Escritura, de base cultural semita – ao contrário do pensamento grego, 

estruturado no plano especulativo e conceitual – compreende a realidade das coisas a partir dos 

fatos, da vivência, quer dizer: seus conceitos traduzem, sempre, a realidade concreta das coisas. 

O povo semita entende que o corpo humano está estruturado a partir de uma realidade 

denominada basar (carne), associada ao espírito, nepfesh ou ruah. Ainda que carne se origine 

da terra, traz consigo, como elemento inerente, o espírito.1  

O basar identifica uma pessoa, não isoladamente, mas em relação à outra, seja pelo grau 

de relacionamento, seja pelo grau de parentesco,2 e isso lhe confere uma realidade além de si 

mesmo, que o permite ser-com-o-outro. Tal compreensão pode ser identificada em Gêneses 

2,23: “então o homem exclamou: ‘esta, sim, é osso de meus ossos e carne de minha carne”.3 O 

relato bíblico indica que a mulher é criada sobre a base da mesma humanidade do homem. Essa 

homogeneidade somática é, então, aclamada pelo homem, considerada a diversidade 

constitutiva da sexualidade. Pela primeira vez, o homem manifesta a alegria e exaltação de um 

outro, semelhante a si. E, agora, não mais solitário. Trata-se de uma alegria exuberante diante 

 
1 MOSER, Antônio. O Enigma da Esfinge: a sexualidade. Petrópolis: Vozes, 2001, p. 68.  
2 Eis alguns significados da palavra basar: “carne (Is 22,13; Gn 2,21), em algumas ocasiões se fala do ‘basar do 

prepúcio’ (Gn 17,11.14); corpo (Nm 8,7), indicando toda a parte visível do corpo; parentesco, porque é aquilo que 

une os homens (Gn 2,23: o parentesco de Eva e Adão; 37,27: José é nosso basar), kol-basar significa toda a 

humanidade; debilidade, basar caracteriza a vida humana como débil e caduca em si mesma (Sl 56,5)”. SIERRA, 

Alejandro Martínez. Antropología teológica fundamental. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2002, p. 78. 
3 BÍBLIA. Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002. Todas as demais referências bíblicas tomarão como base 

esta tradução. 



ISSN: 2966-182X - Revista de Catequese, São Paulo, v. 3, n. 1, jan./dez., 2025, p. 43-51. 
45 

 

de um outro eu e isso parece estabelecer o significado da unidade original do homem e da 

mulher.4 

O corpo, na compreensão bíblica – assim entendida –, é uma realidade sagrada, complexa, 

em profunda relação, consigo mesmo e com os outros; registro de força e de beleza, como 

também de fraqueza e de fugacidade, capaz de transcender toda realidade material e, por isso, 

de fazer-se símbolo corpóreo de Deus. 

Em Jesus, a compreensão de corpo encontra seu mais extraordinário significado, uma 

verdadeira “epifania do corpo”. Ele, pela sua capacidade incondicional de amar, aproximou-se 

das pessoas para devolver-lhes a saúde do corpo, sinal visível de uma realidade maior, do 

encontro da pessoa com o Criador. Todos os gestos e curas realizados por Jesus demonstram 

que ele se doou completamente “aos outros mediante seu corpo, para que os homens, vendo-o, 

tocando-o, ouvindo-o, pudessem encontrar Deus (Jo 1). Pois nele, de fato, habita corporalmente 

a plenitude da divindade (Cl 2,9)”.5 

Na perspectiva da caridade, do amor incondicional – de amar os seus até o fim (Jo 13,1), 

no mistério da sua Páscoa e da sua Eucaristia6 – Jesus radicaliza a experiência relacional da sua 

afetividade, de entrega total de si pelo outro, manifestada em toda sua esfera psicofísica. Nesse 

sentido, “a posse corporal recíproca adquire a plenitude do dom, do ‘consumar-se’ um no 

outro”.7 Neste verbo (consumar-se), é possível compreender a relação de uma pessoa com a 

outra e, com isso, a relação de Jesus com o outro. A pureza de Cristo, expressa em seu corpo, é 

entendida como “dom total de entrega”, fruto da sua corporeidade afetivo-amorosa.8 

Não há dúvida que a intervenção de Jesus, por meio de curas, está associada à experiência 

de fé da pessoa (Mt 9,28; Mc 5,36; 9,23), elemento fundamental para o restabelecimento do 

corpo e do espírito. Mas o ato de amor de Jesus, ao curar, expressa a força de sua missão, o 

anúncio do Reino, o dom de salvação para todos, que é a libertação do corpo e do espírito. Ele, 

como sublinha o Catecismo da Igreja Católica, é o “médico de nossas almas e de nossos corpos, 

 
4 JOÃO PAULO II. Homem e mulher o criou – catequeses sobre o amor humano. Bauru: EDUSC, 2005, p. 80. 
5 MOSER, Antônio. O Enigma da Esfinge, p. 69. 
6 JOÃO PAULO II. Homem e mulher o criou, p. 345. 
7 LEONE, Salvino. Educar para a sexualidade. Trad. José Joaquim sobral. São Paulo: Ave-Maria, 2004, p. 87. 
8 “A contingência ‘por amor do Reino dos Céus’, a opção pela virgindade ou pelo celibato para toda a vida, tornou-

se, na experiência dos discípulos e dos seguidores de Cristo, um ato de resposta particular ao amor do Esposo 

Divino e por isso adquiriu o significado de um ato de amor esponsal, isto é, de uma doação esponsal de si, a fim 

de retribuir de modo particular o amor esponsal do Redentor; uma doação de si, entendida como renúncia, mas 

feita sobretudo por amor”. JOÃO PAULO II. Homem e mulher o criou, p. 345. 



ISSN: 2966-182X - Revista de Catequese, São Paulo, v. 3, n. 1, jan./dez., 2025, p. 43-51. 
46 

 

que remiu os pecados do paralítico e restituiu-lhe a saúde do corpo”;9 aquele que “veio curar o 

homem inteiro, alma e corpo: é o médico que necessitam os doentes”.10 

Essa mesma missão foi confiada à Igreja, de curar os enfermos, de expulsar o demônio (Mt 

10,7-9; Lc 9,1-2). Por isso, constantemente, ela se esforça para cumprir esta missão, seja pelo 

cuidado aos doentes, seja pela oração de intercessão com os que acompanha. A Igreja acredita 

nesta presença vivificante de Cristo, o médico da alma e do corpo.11 Ora, o corpo, aqui 

entendido, na perspectiva semita – bem como o de Jesus e dos seus discípulos – “é mais do que 

biologia: é uma realidade onde se implantam as sementes da eternidade e se manifestam os 

sinais do Reino. Daí o seu cuidado para com o corpo”.12  

As necessidades do corpo constituem, então, os desafios do Reino, a restituição da pessoa 

na sua integralidade, perspectivas que abrem caminho para uma nova ética, capaz de refletir as 

carências do corpo, a situação existencial da pessoa: o corpo ferido expressa um apelo ético, 

desafio para a sociedade; o corpo sadio, o encontro da pessoa com o outro e com o projeto de 

Deus, expressão máxima da sua dignidade, filiação com o Pai. 

Por isso, o corpo não se reduz à dimensão biológica, mas atinge uma realidade além da sua 

materialidade. Ao transcender toda realidade fenomênica, imerge no mistério de Deus, que é 

seu mistério: habita e expressa a realidade divina. Porque criado por Deus, o homem pode 

tornar-se semelhante a Ele. O corpo humano, nesse sentido, “está destinado a ser um dia um 

corpo glorioso, à semelhança do corpo glorioso do próprio Cristo. Espiritualidade, 

transcendência e ressurreição animam nossos corpos e lhes dão um sentido novo e mais 

profundo”.13 

Nessa realidade, de profunda transcendência, encontra-se o corpo afetuoso, habitado por 

todos os seus mecanismos psíquicos (de busca por satisfação) e sociais (relacional). Ao 

transcender, a pessoa manifesta toda sua força de amar, fruto da sua experiência relacional, da 

entrega total de si ao outro. 

 

2. A CORPOREIDADE, TEMPLO DE DEUS 

No cristianismo primitivo, o pensamento grego coabitava as comunidades. Algumas 

pareciam absorver, em larga escala, o helenismo, particularmente sua perspectiva de corpo. E, 

 
9 CATECISMO da Igreja Católica. São Paulo: Loyola, 2000, n. 1421. 
10 Ibid., 1503. 
11 Ibid., 1509. 
12 MOSER, Antônio. O Enigma da Esfinge, p. 69. 
13 Ibid., p. 70. 



ISSN: 2966-182X - Revista de Catequese, São Paulo, v. 3, n. 1, jan./dez., 2025, p. 43-51. 
47 

 

de fato, cristãos inclinavam-se a desprezar o corpo e supervalorizar o espírito, além de produzir 

uma radical separação entre essas duas realidades. Diante desse contexto, Paulo, embora 

helenizado, adverte-os a uma salutar compreensão do corpo, em perspectiva histórico-

salvífica.14 Sua preocupação não consistia em produzir uma antropologia filosófica, mas falar 

da relação do homem com Deus, em Cristo, pela ação do Espírito.15 

Paulo, particularmente, volta seu olhar aos cristãos adeptos do gnosticismo, corrente 

filosófico-religiosa – de várias nuances – que se incorporou no cristianismo, desde a pregação 

apostólica. Em geral, o gnosticismo compreendia “o mundo material como uma emanação de 

um deus supremo. Essa energia era uma chama divina que se prendia no ser humano e podia 

ser liberada pela sua gnose”.16 Essa perspectiva de pensamento provocou o surgimento de duas 

atitudes completamente diferentes: por um lado, a abstinência sexual absoluta (1Cor 7,1); por 

outro, a liberdade total. Diante dessa situação, Paulo exprime uma dupla concepção sobre a 

dignidade do corpo: é necessário assegurar os direitos do corpo, assim como os direitos do 

Espírito.17 Por conseguinte, sustenta uma mesma tese, como argumento base desta dupla 

concepção: “não sabeis que sois templo de Deus e que o Espírito de Deus habita em vós? Se 

alguém destrói o templo de Deus, Deus o destruirá. Pois o templo de Deus é santo e esse templo 

sois vós” (1Cor 3,16-17). 

A dupla concepção é compreendida com base nas palavras soma e sarx, encontradas em 

várias epístolas paulinas: a primeira indica o elemento exterior, sensível, integrado por 

membros, carne e osso (Rm 12,4-5; 1Cor 12,12-26; Gl 1,16); ainda mais, ela se refere “ao 

homem total como organismo unificado, complexo e vivo, incluso como pessoa, especialmente 

quando é o sujeito a quem acontece algo, ou é o objeto de sua própria ação (1Cor 9,27; Rm 

6,12-13; 8,13; 12,11).18 Paulo, com isso, quer sinalizar o valor e a grandeza do homem, embora 

pecador. A segunda “designa o homem inteiro na sua existência natural, física, visível, débil, 

ligado à terra. Expressa a ideia da criatura natural abandonada em si mesma”.19 Diz do homem 

inteiro, e condicionado pelas tendências naturais e terrestres. Paulo, dessa forma, refere-se à 

fraqueza humana. 

 
14 SIERRA, Alejandro Martínez. Antropología teológica fundamental, p. 87. “Para os autores do Novo 

Testamento, o interesse pelo homem não está no ontológico senão no histórico-salvífico. Interessa-lhes o homem 

tal e como aparece em Cristo, centro de toda a criação”. Ibid., p. 88. 
15 MOSER, Antônio. O Enigma da Esfinge, p. 70. 
16 BOGAZ, Antonio Sagrado. Vocabulário teológico: teologia patrística. São Paulo: Paulinas, 2022, p. 179. 
17 MOSER, Antônio. O Enigma da Esfinge, p. 71. 
18 SIERRA, Alejandro Martínez. Antropología teológica fundamental, p. 87. 
19 Ibid., p. 87. 



ISSN: 2966-182X - Revista de Catequese, São Paulo, v. 3, n. 1, jan./dez., 2025, p. 43-51. 
48 

 

Esta contraposição quer indicar, como entende Paulo, a partir do que presumimos, que 

Deus condena o pecado, não a “carne”, o corpo. E isso nos leva a entender que Paulo, ao adotar 

duas compreensões de corpo, interessa-o dizer de duas atitudes: uma guiada pela força do 

Espírito e a outra, pela força do pecado que habita no homem.20 

Paulo, nesse sentido, estabelece o paralelo entre o “homem velho” e o “homem novo”, 

segundo o Espírito; apresenta um itinerário cristão de amadurecimento humano e de fé: o 

cristão, progressivamente, passa da condição de criatura para a condição de nova criatura, em 

Cristo ressuscitado, no Espírito. Este itinerário traduz uma realidade dinâmica da pessoa, em 

Cristo, e não uma realidade abstrata, especulativa. 

No Antigo Testamento, a imagem de “homem” é centro de toda reflexão. No Novo 

Testamento, ela é compreendida na pessoa de Cristo, quer dizer, a teologia veterotestamentária 

é significada pela cristologia. Nessa vertente, se constrói a antropologia paulina: aquele que 

aceita, na fé, Cristo, torna-se imagem dele; o homem novo, transformado à imagem do Criador, 

expressa a superação de todas as diferenças, em Cristo. Na sua condição terrena, ele é imagem 

de Adão; na sua condição celeste, de Cristo ressuscitado: “ser homem é, portanto, passar da 

condição de Adão à de Cristo”.21 E não pode, para Paulo, consistir em algo secundário o homem 

alcançar a imagem do homem celeste, mas uma determinação da sua condição humana. 

Fundamentalmente, a antropologia paulina se desenvolve a partir da concepção de homem 

envolta de uma história de pecado e de graça. Na pretensão, então, de ressaltar a graça salvadora 

de Cristo, Paulo destaca a força do pecado: alude ao “corpo do pecado” (como escrito em Rm 

6,6: “nosso velho homem foi crucificado com ele para que fosse destruído este corpo de pecado, 

e não se sirvamos mais ao pecado”), redimido pelo batismo, no Espírito, e ao “corpo da morte” 

(como escrito em Rm 7,24-25: “quem me libertará deste corpo da morte? Graças sejam dadas 

a Deus, por eu mesmo que pela razão sirvo à lei de Deus e pela carne à lei do pecado”), superado 

pela graça de Jesus Cristo. Na primeira alusão, Paulo radica a condição original do homem; na 

segunda, a sua condição histórica, condicionada pela “carne”.22 

Tais elementos nos levam a compreender que, para Paulo, a proclamação do corpo como 

“templo de Deus” só pode ser compreendida na perspectiva da ressurreição. Esta concepção é 

 
20 MOSER, Antônio. O Enigma da Esfinge, p. 71. 
21 LADARIA, Luís F. Introdução à Antropologia Teológica. Trad. Roberto Leal Ferreira. São Paulo: Loyola, 1998, 

p. 52. Para Irineu, “o homem criado à imagem de Deus é o homem carnal. Sua imagem é o Verbo encarnado. Por 

isso até que não apareceu o Verbo feito carne não se podia entender como era a imagem, cuja semelhança havia 

sido criado o homem”. SIERRA, Alejandro Martínez. Antropología teológica fundamental, p. 92. 
22 MOSER, Antônio. O Enigma da Esfinge, p. 72. 



ISSN: 2966-182X - Revista de Catequese, São Paulo, v. 3, n. 1, jan./dez., 2025, p. 43-51. 
49 

 

um elemento decisivo da sua antropologia. A ressurreição, segundo Paulo, não diz apenas da 

eternidade, mas da verdadeira vida nova e pré-anúncio da grande parusia, de tudo retornar – 

transformado – ao Criador.23  

Na comunidade de Coríntios – vale aqui destacarmos –, tanto os “espiritualistas” quanto 

os “liberais” apresentavam dificuldades para entender a ressurreição dos corpos. Os 

espiritualistas cultivavam o “eu” interior e consideravam o corpo cárcere da alma. Ela, a alma, 

ascendia diretamente ao céu e, para tal, deveria libertar-se do corpo e fugir do mundo. Paulo, 

em combate a esta perspectiva, acentua a positividade do corpo e suas manifestações. Diz que 

toda atividade, unida à dignidade da pessoa humana, é boa, até mesmo os gestos de comer e 

beber: “portanto, quer comais, quer bebais, quer façais qualquer outra coisa, fazei tudo para a 

glória de Deus” (1Cor 10,31); que o humano, em Cristo, é convidado a glorificar a Deus com o 

seu próprio corpo: “exorto-vos, portanto, irmãos, pela misericórdia de Deus, a que ofereçais 

vossos corpos como sacrifício vivo, santo e agradável a Deus: este é o vosso cultuo espiritual” 

(Rm 12,1). 

Ao saber que os espiritualistas se questionavam, ironicamente, sobre “como” os mortos 

ressuscitam, Paulo responde que a sorte do cristão está unida com a de Cristo: “pois, assim 

como todos morrem em Adão, em Cristo todos receberão a vida” (1Cor 15,22); que o corpo 

mortal sofreria uma transformação animada pelo Espírito: “semeado corruptível, o corpo 

ressuscita incorruptível” (1Cor 15,43).24 Nesse horizonte, sublinha o Catecismo: “pela morte, a 

alma é separada do corpo, mas na ressurreição Deus restituirá a vida incorruptível ao nosso 

corpo transformado, unindo-o novamente à nossa alma”.25 Na concepção paulina, a 

ressurreição, portanto, não é “só uma manifestação da vida que vence a morte [...], mas é 

também revelação dos últimos destinos do homem em toda plenitude da sua natureza 

psicossomática e da sua subjetividade pessoal”.26 

Os liberais, por meio de duas máximas, procuravam justificar tudo: acreditavam que tudo 

era lícito, como escrito: “tudo me é permitido” (1Cor 6,12); que a ingestão de alimentos e o 

relacionamento sexual estavam em um mesmo plano de coisas que não afetavam o espírito de 

 
23 MOSER, Antônio. O Enigma da Esfinge, p. 72. “Jesus é primícia da ressurreição, o primogênito dos mortos, 

como dirá Colossenses 1,18. Nele todos receberão a vida (contraposição a Adão), no momento de sua vinda. Esta 

implica o fim da história humana, e com ela a submissão de todas as potências inimigas a Cristo e a aniquilação 

da morte. Nesse momento, Jesus poderá entregar o Reino ao Pai, uma vez concluída toda a obra da salvação, cuja 

realização o Pai lhe confiara”. LADARIA, Luís F. Introdução à Antropologia Teológica, p. 137. 
24 MOSER, Antônio. O Enigma da Esfinge, p. 72-73. 
25 Catecismo da Igreja Católica, n. 1016. 
26 JOÃO PAULO II. Homem e mulher o criou, p. 305. 



ISSN: 2966-182X - Revista de Catequese, São Paulo, v. 3, n. 1, jan./dez., 2025, p. 43-51. 
50 

 

liberdade das pessoas: “os alimentos são para o ventre e o ventre para os alimentos” (1Cor 

6,13). Paulo, em contraposição, rejeita a comparação entre tomar alimentos e praticar o ato 

sexual com prostitutas; afirma que o corpo não é para a fornicação,27 mas para o Senhor, e o 

Senhor para o corpo. E, assim como Deus ressuscitou o Senhor, também ressuscitará o homem 

(1Cor 6,13-14). Mas até a ressurreição – e assim ensina o Catecismo –, “o corpo e a alma do 

crente participam desde já da dignidade de ser ‘de Cristo’; daí a exigência do respeito para com 

seu próprio corpo, mas também para com o de outrem”.28 Então, para aqueles que vivem de 

forma desregrada, Paulo exorta: “não sabeis que aquele que se une a uma prostituta constitui 

com ela um só corpo? Pois está dito: serão dois em uma só carne. Ao contrário, aquele que se 

une ao Senhor, constitui com Ele um só espírito” (1Cor 6,16-17). 

Paulo ainda adverte que o “corpo do cristão é templo do Espírito Santo” (1Cor 6,19), 

possessão de Cristo e não de si mesmo e que, por isso, deve ele glorificar a Deus no seu corpo 

(1Cor 6,20) e não prostituí-lo.29 De acordo com o Catecismo, “o corpo do homem participa da 

dignidade da ‘imagem de Deus’: ele é corpo humano precisamente por ser animado pela alma 

espiritual, e é a pessoa humana inteira que está destinada a tornar-se, no Corpo de Cristo, o 

templo do Espírito.30 A Gaudium et spes já afirmara que o homem é um ser uno, composto de 

corpo e de alma. Nele mesmo, em sua natureza corporal, encontra-se a síntese dos elementos 

materiais. Seu corpo é bom e digno de respeito porque criado por Deus, chamado à ressurreição. 

Sua dignidade, nesse sentido, o permite, em seu corpo, glorificar a Deus, não deixando-o 

escravizar pelas paixões. Ele reconhece, em si, uma alma espiritual e imortal e, por isso, alcança 

a verdade profunda das coisas.31 

 

CONCLUSÃO  

O humano é um ser todo integrado, corpo e espírito. Essa perspectiva advém da própria 

tradição bíblica, fruto da relação do homem com Deus, elemento fundamental da sua natureza 

 
27 Fornicação “significa, como no grego clássico, a luxúria segundo sua acepção mais geral: relação sexual de 

homem-mulher fora do matrimônio, que tanto pode ser fornicação estrita (1Cor 6,12-20), como adultério (1Cor 

7,12) ou incesto (1Cor 5,1)”. VIDAL, Marciano. Sexualidade e Condição homossexual na moral Cristã. Trad. 

Marcelo C. Araújo. Aparecida: Santuário, 2008, p. 32. 
28 Catecismo da Igreja Católica, n. 1004. 
29 VIDAL, Marciano. Sexualidade e Condição homossexual na moral Cristã, p. 33. 
30 Catecismo da Igreja Católica, n. 364. 
31 PAULO VI. Constituição Pastoral Gaudium et spes: sobre a Igreja no mundo de hoje. Trad. Tipografia Poliglota 

Vaticana. São Paulo: Paulus, 1997, n. 14. 



ISSN: 2966-182X - Revista de Catequese, São Paulo, v. 3, n. 1, jan./dez., 2025, p. 43-51. 
51 

 

e constituição antropológica. O cristianismo primitivo – embora revestido, em certa medida, do 

helenismo –, absorveu esta teologia sobre o homem, integrado pelo corpo e espírito. 

O corpo não é um elemento extrínseco ao homem e separado do espírito, mas constituinte 

do homem, a ser entendido, e somente, na sua relação com o espírito. Então, o homem só pode 

ser entendido como corpo e espírito, isto é, na sua integralidade. Essa perspectiva antropológica, 

com base na teologia, é de suma importância não apenas para compreensão do homem, mas 

para a sua experiência de fé, particularmente: a fé é um atributo do homem, e como o homem 

só pode ser entendido na sua integralidade, logo a vivência da fé compreende e se expressa no 

homem corpo e espírito. Não pode haver dicotomia entre tais dimensões, como se a fé fosse 

propriedade do espírito e o corpo, da moralidade. Ou, na mesma medida, valorizar o espírito, a 

transcendência, em detrimento da corporeidade. Isso levaria o humano a uma fragmentação de 

si e de psicopatia da vivência da fé. Corpo e espírito compõem o homem e estão intrinsecamente 

relacionados. Neles, a fé se manifesta inteiramente. 

 

BIBLIOGRAFIA  

BÍBLIA. Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002. 

BOGAZ, Antonio Sagrado. Vocabulário teológico: teologia patrística. São Paulo: Paulinas, 

2022. 

CATECISMO da Igreja Católica. São Paulo: Loyola, 2000. 

JOÃO PAULO II. Homem e mulher o criou – catequeses sobre o amor humano. Bauru: 

EDUSC, 2005. 

LADARIA, Luís F. Introdução à Antropologia Teológica. Trad. Roberto Leal Ferreira. São 

Paulo: Loyola, 1998. 

LEONE, Salvino. Educar para a sexualidade. Trad. José Joaquim sobral. São Paulo: Ave-

Maria, 2004. 

MOSER, Antônio. O Enigma da Esfinge: a sexualidade. Petrópolis: Vozes, 2001.  

PAULO VI. Constituição Pastoral Gaudium et spes: sobre a Igreja no mundo de hoje. Trad. 

Tipografia Poliglota Vaticana. São Paulo: Paulus, 1997. 

SIERRA, Alejandro Martínez. Antropología teológica fundamental. Madrid: Biblioteca de 

Autores Cristianos, 2002. 

VIDAL, Marciano. Sexualidade e Condição homossexual na moral Cristã. Trad. Marcelo C. 

Araújo. Aparecida: Santuário, 2008. 

 

Recebido em junho de 2025. 

Parecer em julho de 2025. 

Publicado em agosto de 2025. 


